
El	
  muro	
  y	
  el	
  resto	
  
	
  

En	
  el	
  arte,	
  lo	
  bello	
  es	
  velado	
  al	
  tiempo	
  que	
  aparece,	
  hijo	
  de	
  la	
  dualidad	
  que	
  
desgarra	
   al	
   hombre.	
   Lo	
   bello	
   promesa	
   de	
   lo	
   feliz,	
   alejado	
   de	
   su	
   aristocrático	
   y	
  
académico	
  ideal,	
  reflejará	
  los	
  devenires	
  del	
  momento,	
  en	
  las	
  dinámicas	
  técnicas	
  del	
  
arte	
   que	
   corren	
   veloces	
   al	
   ritmo	
   de	
   su	
   tiempo,	
   contrarias	
   al	
   parecer,	
   a	
   la	
  
construcción	
  de	
  lo	
  eterno:	
  eterno	
  es	
  el	
  cambio,	
  aprisionado	
  en	
  las	
  obras	
  del	
  artista	
  
moderno,	
   híbrido,	
   hecho	
   de	
   otros	
   seres,	
   quien	
   retiene	
   lo	
   fugaz;	
   es	
   amante	
   de	
   las	
  
multitudes,	
   y	
   del	
   anonimato	
   que	
   las	
   acompaña,	
   cosmopolita,	
   viajero,	
   abierto	
   al	
  
orbe,	
  que	
  es	
  su	
  escenario.	
  

Charles	
  Baudelaire	
  
	
  

La	
  necesidad	
  de	
  controlar,	
  normalizar,	
  estandarizar,	
  pautar,	
  desentrañar	
  
y	
  domeñar	
  acompaña	
  a	
  nuestra	
  sociedad	
  desde	
  el	
  estallido	
  del	
  Siglo	
  de	
  las	
  Luces,	
  
si	
   no	
   antes.	
   El	
   albor	
   de	
   la	
  modernidad	
   con	
   los	
   vientos	
   de	
   la	
   Ilustración,	
   lo	
   fue	
  
también	
  de	
  la	
  sistematización	
  del	
  conocimiento,	
  el	
  ensalzamiento	
  de	
  la	
  ciencia	
  y	
  
del	
   positivismo,	
   y	
   el	
   destierro	
   de	
   lo	
   mágico,	
   lo	
   heterodoxo,	
   lo	
   emocional	
   y	
  
también	
  de	
  lo	
  fantástico.	
  En	
  este	
  tiempo,	
  y	
  desde	
  esa	
  perspectiva,	
  la	
  construcción	
  
y	
  control	
  del	
  universo	
  simbólico,	
  cultural	
  y	
  social,	
  es	
  ejercida	
  por	
   las	
  élites	
  que	
  
controlan	
   el	
   poder,	
   pero	
   auxiliadas	
   por	
   la	
   poderosa	
   herramienta	
   en	
   la	
   que	
   se	
  
convierte	
   el	
   Estado,	
   el	
   Leviatán	
   de	
   Hoobes.	
   La	
   burocracia	
   y	
   la	
   administración	
  
crean,	
   dominan	
   y	
   establecen	
   los	
   programas	
   de	
   gestión	
   del	
   conocimiento,	
   de	
   la	
  
educación,	
  de	
   la	
  socialización	
  y	
   la	
  normativización	
  social.	
  Se	
  marcan	
   los	
   límites	
  
de	
  lo	
  posible,	
  de	
  lo	
  deseable	
  y	
  de	
  lo	
  políticamente	
  correcto.	
  En	
  los	
  márgenes	
  de	
  
ese	
   límite	
   arraiga	
   con	
   fuerza	
   la	
   figura	
   del	
  maldito,	
   el	
   anacoreta,	
   el	
   exiliado,	
   el	
  
resto.	
  	
  
	
  

La	
   sociedad	
   construye	
   muros,	
   que	
   marcan	
   ese	
   límite	
   y	
   	
  restringen	
   por	
  
tanto	
   la	
   posibilidad	
   de	
   reconocer	
   aquello	
   que	
   constituye	
   una	
   aportación	
  
válida,	
   	
  diferente,	
   que	
   posibilita	
   la	
   expansión,	
   el	
   descubrimiento	
   de	
   otras	
  
posibilidades	
   y	
   el	
   desvelamiento	
   de	
   lo	
   que	
   permanece	
   latente.	
   Los	
  muros	
   nos	
  
protegen	
  de	
  lo	
  extraño,	
  de	
  lo	
  exterior,	
  de	
  lo	
  desconocido,	
  nos	
  aíslan	
  y	
  reducen	
  el	
  
alcance	
  de	
  nuestra	
   visión	
   en	
   todo	
   aquello	
   que	
  podamos	
   atender	
   como	
  posible,	
  
diverso	
  y	
  único.	
  La	
  codificación	
  de	
  lo	
  que	
  podemos	
  conocer,	
  su	
  normalización	
  y	
  
estandarización	
   crean	
   una	
   nueva	
   frontera	
   de	
   lo	
   posible,	
   compartimentando	
   lo	
  
real	
  entre	
  lo	
  adecuado	
  y	
  lo	
  inadecuado,	
  lo	
  aceptable	
  y	
  lo	
  rechazable.	
  En	
  el	
  todo	
  lo	
  
primero,	
  en	
  el	
  resto	
  lo	
  demás.	
  	
  
	
  

Y	
  es	
  de	
  ese	
  resto	
  de	
  lo	
  que	
  nos	
  habla	
   la	
  obra	
  de	
  Vicente	
  Pla	
  Martí,	
  en	
  su	
  
propuesta.	
   Un	
  muro	
   que	
   frente	
   a	
   lo	
   normativo	
   y	
   estructurado,	
   de	
   lo	
   bello	
   y	
   lo	
  
ideal,	
   estalla	
   a	
   través	
   del	
   collage	
   colectivo	
   y	
   sin	
   autor,	
   en	
   donde	
   el	
   paso	
   del	
  
tiempo,	
   el	
   cambio	
   constante,	
   el	
   frenesí	
   	
  de	
   la	
   circulación	
   de	
   eventos,	
   noticias,	
  
personas,	
  eslóganes,	
  y	
   	
  marcas	
  publicitarias,	
   se	
   revelan	
  como	
  esa	
  otredad	
  en	
  el	
  
templo	
  de	
  la	
  modernidad.	
  Y	
  es	
  precisamente,	
  en	
  	
  la	
  calle	
  de	
  la	
  ciudad,	
  en	
  el	
  centro	
  
neurológico	
  de	
   transmisión	
  de	
   lo	
  moderno,	
   en	
   ese	
   espacio	
   construido	
   sobre	
   la	
  
ruina	
  de	
  la	
  tradición	
  y	
  el	
  tiempo	
  mítico,	
  donde	
  el	
  muro	
  de	
  Vicente	
  emerge	
  como	
  
un	
  auténtico	
  crisol	
  alquímico,	
  en	
  el	
  que	
   los	
   fragmentos,	
   los	
  restos,	
   las	
  esquirlas	
  
de	
   lo	
   que	
   un	
   día	
   tuvo	
   un	
   uso	
   funcional,	
   estructurado,	
   definido	
   y	
   dirigido	
   se	
  
mezclan,	
   se	
  arremolinan	
  y	
  se	
  arrebatan	
  para	
  crear	
  un	
  nuevo	
  significado	
  y	
  para	
  



reclamar	
  que	
  aún	
  es	
  posible	
  reventar	
  en	
  mil	
  pedazos	
  el	
  pedestal	
  sobre	
  el	
  que	
  se	
  
asienta	
  la	
  visión	
  universal,	
  unilateral	
  y	
  	
  univoca	
  de	
  la	
  realidad.	
  	
  	
  
	
  

Antes	
   que	
   el	
   suyo,	
   otros	
   muros	
   han	
   simbolizado	
   la	
   perpetuación	
  
dogmática	
   de	
   un	
   estado	
  de	
   cosas.	
   El	
  muro	
  de	
  Adriano	
  marcaba	
   la	
   frontera	
   del	
  
mundo	
  civilizado	
  romano	
  en	
  la	
  lejana	
  Britania,	
  y	
  era	
  el	
  símbolo	
  de	
  la	
  grandeza	
  de	
  
la	
  Roma	
  Imperial,	
  pero	
  también	
  el	
  reconocimiento	
  de	
  sus	
  limitaciones.	
  También	
  
en	
  él,	
  no	
  sólo	
  encontramos	
  la	
  demostración	
  del	
  poder	
  de	
  Roma,	
  en	
  sus	
  ruinas,	
  las	
  
tabletas	
  de	
  Vindolanda	
  nos	
  hablan	
  del	
  trasiego	
  de	
  mensajes	
  	
  que	
  circulaba	
  entre	
  
sus	
   habitantes	
   en	
   forma	
   de	
   pequeñas	
   tablas	
   de	
   madera.	
   Personas	
   	
  venidas	
   de	
  
todas	
  las	
  partes	
  del	
  Imperio	
  vivían	
  en	
  la	
  frontera	
  y	
  compartían	
  su	
  cotidianidad	
  a	
  
los	
  pies	
  de	
  un	
  muro	
  defensivo,	
  rutinas,	
  eventos,	
  noticias	
  y	
  quejas	
  que	
  han	
  llegado	
  
hasta	
  nosotros.	
  Son	
  fragmentos,	
  restos,	
  que	
  dibujan	
  una	
  realidad	
  distinta	
  y	
  más	
  
amable	
  que	
  la	
  que	
  emana	
  de	
  nuestro	
  concepto	
  de	
  muro.	
  	
  
	
  

También	
  el	
  muro	
  de	
  las	
  Lamentaciones,	
  	
  los	
  restos	
  del	
  	
  segundo	
  templo	
  de	
  
Jerusalén	
  después	
  de	
  su	
  destrucción	
  a	
  manos	
  del	
  emperador	
  romano	
  Tito	
  en	
  el	
  
70	
  dC,	
  es	
  para	
  el	
  pueblo	
  judío	
  la	
  manifestación	
  del	
  mantenimiento	
  de	
  la	
  alianza	
  
entre	
  ellos	
  y	
  Yahvé,	
  y	
  el	
  lugar	
  más	
  cercano	
  en	
  la	
  tierra	
  entre	
  el	
  Todopoderoso	
  y	
  el	
  
creyente.	
  Un	
  muro	
  al	
  que	
  dirigen	
  sus	
  plegarias	
  y,	
  como	
  en	
  el	
  caso	
  de	
  la	
  propuesta	
  
de	
  Vicente	
  Pla,	
  estas	
  quedan	
  adheridas	
  a	
  la	
  piedra	
  en	
  forma	
  de	
  mensajes	
  de	
  papel	
  
embutidos	
  en	
  las	
  grietas	
  de	
  la	
  tapia	
  sagrada,	
  restos	
  inamovibles	
  de	
  una	
  forma	
  de	
  
entender	
   el	
   mundo	
   y	
   nuestra	
   presencia	
   en	
   él	
   distinto	
   del	
   que	
   establece	
   la	
  
moderna	
  sociedad	
  secularizada.	
  	
  
	
  

Igualmente,	
   con	
   el	
   «Abran	
   la	
   barrera»	
   de	
  Harald	
  Häger	
   caía	
   el	
  muro	
   de	
  
Berlín,	
   la	
   noche	
   del	
   9	
   de	
   noviembre	
   de	
   1989.	
   Un	
   cúmulo	
   de	
   circunstancias	
   no	
  
previstas	
  y	
  de	
  eventos	
   fortuitos	
  precipitó	
  el	
  momento	
  y	
  sentenció	
   lo	
  que	
  había	
  
sido	
  un	
  símbolo	
  de	
  división	
  y	
  de	
  ejercicio	
  del	
  poder	
  en	
  el	
  corazón	
  de	
  Europa,	
  del	
  
mundo	
  occidental	
  desde	
  principios	
  de	
  la	
  década	
  de	
  los	
  sesenta	
  del	
  pasado	
  siglo	
  
XX.	
  Una	
  vez	
  más	
  el	
  muro,	
  símbolo	
  de	
   la	
  ortodoxia,	
   la	
  normalización	
  y	
  el	
  control	
  
social,	
  estalla	
  y	
  se	
  hace	
  añicos,	
  y	
  cobra	
  nuevos	
  significados	
  porque	
  sobre	
  él,	
  de	
  
forma	
   súbita,	
   inesperada,	
   desconcertante,	
   ocurre	
   lo	
   que	
   no	
   estaba	
   previsto,	
   lo	
  
otro,	
  lo	
  heterodoxo,	
  lo	
  inusual	
  y	
  también	
  único	
  e	
  irrepetible.	
  	
  
	
  

El	
   muro	
   de	
   Adriano,	
   el	
   muro	
   de	
   las	
   Lamentaciones,	
   el	
   muro	
   de	
   Berlín,	
  
guardan	
   una	
   simpática	
   semejanza	
   con	
   el	
   muro	
   de	
   carteles	
   que	
   nos	
   presenta	
  
Vicente	
   Pla.	
   Los	
   cuatro	
   fueron	
   creados	
   para	
   un	
   fin	
   determinado,	
   preciso,	
  
calculado.	
  Los	
  cuatro	
  estaban	
  sujetos	
  a	
  unas	
  reglas	
  fijas,	
  definidas	
  de	
  antemano,	
  
precisas	
  y	
  perennes	
  y	
  servían	
  a	
  fines	
  relacionados	
  con	
  la	
  demostración	
  del	
  poder,	
  
el	
  establecimiento	
  de	
  sentido,	
  el	
  control	
  social	
  y	
  la	
  permanencia	
  inmutable	
  	
  de	
  un	
  
status	
  quo.	
  Pero	
  en	
   los	
  cuatro,	
   la	
   tapia,	
   tal	
  vez	
  atrapada	
  a	
  su	
  vez	
  por	
  el	
  espíritu	
  
creativo	
  del	
  hombre,	
  de	
  la	
  persona	
  individual	
  y	
  sus	
  pares,	
  sometida	
  a	
  la	
  gracia	
  de	
  
la	
   entropía	
   del	
   acontecer,	
   van	
   paulatinamente	
   cambiando,	
   se	
   van	
  modificando	
  
inalterablemente	
   desde	
   su	
   misma	
   esencia	
   y	
   terminan	
   por	
   convertirse	
   en	
   su	
  
otredad,	
  permitiendo	
  la	
  afirmación	
  de	
  lo	
  que	
  negaban,	
  y	
  por	
  ello	
  se	
  acercan	
  sin	
  
quererlo	
  a	
  aquella	
  máxima	
  adorniana	
  de	
  su	
  pensamiento	
  crítico	
  sobre	
  la	
  estética	
  
y	
  el	
  arte	
  según	
  la	
  	
  cual	
  la	
  necesidad	
  del	
  arte	
  es	
  la	
  de	
  crear	
  desorden,	
  abrirnos	
  a	
  lo	
  



nuevo,	
  a	
  las	
  ilimitadas	
  posibilidades	
  de	
  la	
  creación	
  de	
  sentido,	
  a	
  formar,	
  reformar	
  
y	
  transformar	
  nuestro	
  mundo.	
  	
  
	
  

También	
   la	
  mirada	
   y	
   el	
   trabajo	
   de	
   Vicente	
   Pla	
   se	
   ciñe	
   a	
   esa	
   afirmación	
   de	
  
Adorno	
  cuando	
  en	
  virtud	
  de	
  ella,	
  y	
  mediante	
  el	
  secuestro	
  que	
  de	
  la	
  realidad	
  realiza	
  a	
  
través	
  del	
  objetivo	
  de	
  su	
  cámara,	
  es	
  capaz	
  de	
  hacer	
  que	
  nos	
  enfrentemos,	
  en	
  cada	
  
imagen	
  de	
  su	
   trabajo	
  a	
  presenciar	
  como	
  estalla	
  ese	
  muro	
  ocupado	
  en	
  un	
  principio	
  
por	
  el	
  producto	
  comercial,	
  la	
  mercancía	
  que	
  la	
  publicidad	
  nos	
  ofrece	
  a	
  ojos	
  vista	
  en	
  
nuestro	
  deambular	
  por	
   la	
  calle	
  de	
  la	
  gran	
  ciudad.	
  Ella	
  misma	
  se	
  marchita	
  y	
  se	
  hace	
  
jirones	
  por	
  el	
  inevitable	
  paso	
  del	
  tiempo	
  en	
  la	
  agenda	
  comercial	
  del	
  momento,	
  en	
  la	
  
necesaria	
  renovación	
  de	
  la	
  moda	
  y	
  la	
  propuesta	
  radical	
  que	
  la	
  sociedad	
  de	
  consumo	
  
hace	
  sobre	
  nosotros.	
  	
  
	
  

La	
   obra	
   de	
   Vicente,	
   en	
   su	
   pictoralismo	
   y	
   festivo	
   colorido,	
   desde	
   la	
  
transformación	
  y	
   la	
  fragmentación	
  de	
  la	
   imagen,	
  desde	
  ese	
  calidoscopio	
  que	
  desde	
  
ella	
   se	
   forma	
  por	
   la	
   acción	
   del	
   tiempo,	
   del	
   azar,	
   y	
   del	
   ojo	
   que	
  mira	
   también	
   hace	
  
estallar	
   el	
   muro,	
   y	
   con	
   sus	
   	
  restos	
   nos	
   ayuda	
   a	
   crear	
   nuevos	
   significados	
   y	
   a	
  
sorprendernos	
  descubriendo	
  en	
  su	
  ruina	
  que	
  otra	
  forma	
  de	
  pensar,	
  de	
  ser,	
  de	
  actuar	
  
y	
  de	
  comprender	
  la	
  realidad	
  es	
  posible,	
  y	
  que	
  la	
  superación	
  de	
  la	
  presión	
  que	
  sobre	
  
nosotros	
   ejerce	
   la	
   fuerza	
   de	
   la	
   costumbre	
   y	
   de	
   la	
   convención	
   engendra	
   sin	
   duda	
  
nuevas	
  alternativas	
  para	
  nuestra	
  comprensión	
  de	
   la	
  realidad	
  y	
  su	
  conocimiento.	
  La	
  
incertidumbre	
  creativa	
  lo	
  impregna	
  todo,	
  nos	
  moviliza	
  y	
  nos	
  libera.	
  	
  
	
  

Y	
  por	
  ello,	
   	
  Vicente	
  nos	
   invita	
  a	
  que	
  nos	
  pensemos	
  a	
  nosotros	
  mismos	
  en	
  el	
  
acontecer	
  de	
  descubrir	
  su	
  obra	
  	
  de	
  la	
  forma	
  en	
  que	
  nos	
  apunta	
  Odo	
  	
  Marquard	
  en	
  su	
  
Aesthetica	
  und	
  Anaesthetica:	
  Philosophische	
  Überlegungen	
  para	
  el	
  que:	
  «uno	
  puede	
  
descubrirse	
  solo	
  en	
  la	
  medida	
  en	
  que	
  se	
  abre	
  a	
  aquello	
  extraño	
  aparente	
  en	
  el	
  que	
  
descubre	
   que	
   pertenece	
   a	
   él.	
   Cada	
   cual	
   se	
   experimenta	
   únicamente	
   a	
   través	
   de	
  
aquellos	
  desvíos	
  de	
  sí	
  mismo	
  mediante	
  los	
  que	
  se	
  alcanza	
  de	
  nuevo	
  a	
  sí	
  mismo,	
  así,	
  
ese	
  goce	
  de	
  sí	
  en	
  el	
  goce	
  de	
  lo	
  extraño	
  moviliza	
  la	
  fuerza	
  para	
  desmentir	
  que	
  seamos	
  
solamente	
   lo	
   que	
   hemos	
   creído	
   ser	
   hasta	
   ahora,	
   y	
   esta	
   experiencia	
   acepta	
   que	
  
también	
  seamos	
  lo	
  que	
  hemos	
  descubierto	
  y	
  en	
  adelante	
  esperamos.	
  »	
  
	
  

Daniel	
  Belinchón	
  
	
  
	
  


